
Revista Lusófona de Estudos Culturais / Lusophone Journal of Cultural Studies, Vol. 13, N.º 1, 2026, e026001
https://doi.org/10.21814/rlec.6689

As Vozes dos Sinos: Quando os Sinos 
Falavam no Nordeste Trasmontano

Manuel Duarte João Pires 
Faculdade de Línguas e Tradução, Universidade Politécnica de Macau, Macau, China

Resumo

O presente artigo aborda o papel dos sinos como meio de comunicação e interação co-
munitária, destacando as funções e a influência que exerciam no quotidiano de Avelanoso, uma 
aldeia raiana do nordeste trasmontano. Através de uma abordagem qualitativa que destaca a 
importância da história oral na preservação da memória cultural, foram realizadas entrevistas 
com um grupo de indivíduos com mais de 70 anos, cujos conhecimentos e experiências são 
determinantes para a compreensão diacrónica das práticas socioculturais locais. A história oral 
configura-se como um instrumento determinante para a valorização das narrativas locais, ga-
rantindo a transmissão e a preservação dos saberes e práticas das comunidades do nordeste 
trasmontano, com vista a contribuir para o conhecimento e divulgação do seu legado cultural 
e identitário. Os objetivos principais do estudo incluem a análise da comunicação sineira e dos 
diversos desígnios que os sinos cumpriam num contexto que sofreu significativas mudanças 
demográficas e sociais nas últimas décadas. Os resultados revelam que os sinos representavam 
um símbolo imprescindível de comunicação, identidade e coesão social que se desvaneceu. Em 
tempos de assimilações, aculturações e referências globalizadas, urge cuidar dos elementos que 
compõem a identidade intrínseca das comunidades marcadas pelo envelhecimento e interio-
ridade, e promover um reconhecimento inclusivo da singularidade e diversidade cultural que 
representam.

Palavras-chave

sinos, comunicação, nordeste trasmontano, história oral

The Voices of the Bells: When Bells Spoke 
in North-Eastern Trás-os-Montes

Abstract

This article examines the role of bells as a medium of communication and community 
interaction, highlighting the functions and influence they exerted in the daily life of Avelanoso, a 
frontier village in north-eastern Trás-os-Montes. Through a qualitative approach that emphasises 
the importance of oral history in preserving cultural memory, interviews were conducted with a 
group of individuals over the age of 70, whose knowledge and experiences are crucial to under-
standing the diachronic dimension of local sociocultural practices. Oral history is a key tool for 
promoting local narratives, ensuring the transmission and preservation of the knowledge and 
practices of communities in the northeast of Trás-os-Montes, with a view to contributing to the 
understanding and dissemination of their cultural heritage and identity. The main objectives of 
the study include analysing bell communication and the various purposes that bells fulfilled in 
a context that has undergone significant demographic and social changes in recent decades. 
The findings reveal that the bells represented an essential symbol of communication, identity 
and social cohesion that has since faded. In times of assimilation, acculturation and globalised 

https://doi.org/10.21814/rlec.6689


Revista Lusófona de Estudos Culturais / Lusophone Journal of Cultural Studies, Vol. 13, N.º 1, 2026

2

As Vozes dos Sinos: Quando os Sinos Falavam no Nordeste Trasmontano . Manuel Duarte João Pires

references, it is urgent to safeguard the elements that constitute the intrinsic identity of commu-
nities marked by aging and rurality, and to foster an inclusive recognition of the singularity and 
cultural diversity they embody.

Keywords

bells, communication, north-eastern Trás-os-Montes, oral history

1. Introdução

Os sinos, como objetos sonoros e culturais, desempenham um papel fundamental 
na vida das comunidades. Desde tempos remotos, os sinos têm sido utilizados não ape-
nas como instrumentos de comunicação, mas também como símbolos de identidade e 
coesão social em diferentes sociedades e contextos culturais (Pinto, 2020; Taras, 2021). 
Os sinos foram introduzidos nas comunidades cristãs como uma forma de marcar o 
tempo e convocar os fiéis para os serviços religiosos. A sua presença nas igrejas e ca-
pelas tornou-se um elemento central das práticas comunitárias, servindo como meio 
de comunicação não apenas entre os membros da comunidade, mas também entre o 
humano e o divino (Le Goff, 1964/1984). O toque dos sinos anunciava eventos impor-
tantes, como casamentos, funerais e festividades religiosas, e, assim, contribuía para a 
construção de uma identidade coletiva (Boyer & Wertsch, 2009/2012).

Na perspetiva de Vögele (2023), os relógios e os smartphones vieram substituir qua-
se todas as funções que antigamente eram garantidas pelos sinos. Antigamente os si-
nos tinham uma função social eminente, pois, com a sua ajuda, as pessoas conseguiam 
estruturar o tempo, os dias, as semanas, os meses e os anos. O calendário litúrgico 
desempenhava um papel fundamental na organização do tempo. Enquanto os sinos ser-
viam como meio para a marcação de momentos significativos, a base dessa estruturação 
temporal era o calendário litúrgico que estabelecia os períodos festivos e as celebrações 
religiosas, mas também definia os ciclos diários e sazonais. Assim, a interdependência 
entre o calendário litúrgico e os sinos fazia parte da harmonia temporal nas comuni-
dades, permitindo que as pessoas se conectassem com o sagrado e com os ritmos do 
quotidiano. A vida individual e a comunitária estavam circunscritas a espaços pequenos 
ou delimitados, pelo que, se alguém não conseguisse ouvir os sinos, ficaria privado de 
informações importantes, tanto seculares como congregacionais (Machado, 2010).

A linguagem dos sinos era multifacetada, pois cada toque transmitia uma men-
sagem específica, que variava conforme a ocasião. Através da sua sonoridade, os sinos 
comunicavam a passagem do tempo e a necessidade de congregação, reafirmando a 
estrutura social da comunidade (Correia, 2005/2012).

Além da função religiosa, os sinos constituíam um elemento crucial na comu-
nicação de informações práticas. Nas comunidades de antigamente, tanto urbanas 
como rurais, num tempo em que os meios eram mais limitados, os sinos eram usa-
dos para avisar a população sobre eventos importantes, como incêndios, reuniões ou 
emergências (Parafita, 2012). Este aspeto utilitário da comunicação sineira destaca a 



Revista Lusófona de Estudos Culturais / Lusophone Journal of Cultural Studies, Vol. 13, N.º 1, 2026

3

As Vozes dos Sinos: Quando os Sinos Falavam no Nordeste Trasmontano . Manuel Duarte João Pires

importância dos sinos para garantir a segurança e o bem-estar da comunidade. Através 
de toques específicos, a população podia identificar a natureza de determinada ocor-
rência e tomar diligências de acordo com cada situação específica para a qual os sinos 
alertavam (Llop i Bayo & Álvaro, 1990).

A preservação das práticas associadas aos sinos é uma forma de manter viva a 
memória coletiva e as tradições culturais, garantindo que as futuras gerações possam 
compreender e valorizar a sua herança. No espaço dos países de língua portuguesa 
destaca-se o reconhecimento da sonoridade sineira no Brasil desde 2009 — enquanto 
património imaterial que reflete a história e a cultura das suas comunidades — pelo 
Instituto do Património Histórico e Artístico Nacional. O toque dos sinos é um aspeto 
significativo do património imaterial brasileiro, especialmente em algumas comunida-
des de Minas Gerais, onde a tradição está enraizada na cultura local. Os sinos, além 
da sua função prática de comunicação, são considerados símbolos de identidade que 
refletem a história e as práticas religiosas das suas comunidades (Carvalho, 2021; Rayel, 
2016). A particularidade e diversidade dos toques em Minas Gerais salienta a riqueza 
cultural, celebrada por meio da organização de vários festivais e eventos comunitários 
(Gomes, 2017). Nas cidades históricas mineiras de São João del-Rei e Diamantina, a tra-
dição sineira é reconhecida como uma forma de expressão cultural que une os habitan-
tes. Segundo Albuquerque e Sá (2021), o toque dos sinos serve como elo entre gerações, 
permitindo que os mais velhos transmitam as suas histórias e experiências aos mais 
jovens em prol da valorização das práticas culturais e identitárias.

A valorização do património sineiro em Minas Gerais é uma forma de resistên-
cia e de expressão da heterogeneidade cultural e um meio de celebrar a diversidade 
cultural (e sonora) que caracteriza a cultura brasileira. Os códigos sonoros praticados 
através do toque dos sinos também variam de lugar para lugar. O mesmo toque pode 
ter significados distintos consoante o território. Como enfatiza Dumont (2021), os to-
ques dos sinos são uma linguagem própria que expressa sentimentos de fé, esperança 
e pertença, refletindo a essência da vida comunitária. Essa dimensão simbólica torna 
o património sineiro um elemento vital para a compreensão das dinâmicas sociais e 
culturais que compõem as cidades históricas de Minas Gerais onde o toque dos sinos 
é considerado património cultural imaterial brasileiro. A história dos sinos é a história 
das suas gentes e da sua diversidade, desde os europeus que levaram esta tradição 
até aos escravizados africanos que incorporaram novas personalidades e identidades 
rítmicas na forma de fazer falar os sinos (Cruz, 2018; Galante, 2023). Tal como elucida 
Galante (2023), quando os europeus chegaram ao continente africano, a aplicação dos 
sinos como meio de comunicação constituía uma das poucas práticas que tinham em 
comum com os povos locais. Quando os negros escravizados foram levados para o 
Brasil, os toques dos sinos passaram a receber influências africanas, conferindo novas 
dimensões e sonoridades à sua função, uma vez que eram muitas vezes os escraviza-
dos que tinham a função de tocar os sinos (Galante, 2023). Os sinos assumem assim 
um património intercultural que integra referências e contributos diversos, represen-
tando um meio de cooperação e humanização (Alsina, 1999) por entre o atribulado 
contacto entre culturas.



Revista Lusófona de Estudos Culturais / Lusophone Journal of Cultural Studies, Vol. 13, N.º 1, 2026

4

As Vozes dos Sinos: Quando os Sinos Falavam no Nordeste Trasmontano . Manuel Duarte João Pires

O valor identitário dos sinos é reconhecido enquanto património imaterial do país 
pelo Estado brasileiro, ao passo que em Portugal merece menos atenção ou proteção en-
quanto bem cultural do ponto de vista institucional, académico e comunitário. A exceção 
a este alheamento é composta por alguns estudos académicos que, esporadicamente, 
tentam combater a desmemória a que os sinos estão votados em Portugal (Gonçalves 
et al., 2015; Pinto, 2020; Sebastian, 2008).

O sino é considerado um elemento patrimonial de foro imaterial, refletindo práticas 
e significados profundamente enraizados na cultura portuguesa (Vieira, 2022). Segundo 
este autor, a sonoridade do sino não representa apenas um simples eco no espaço, mas 
uma manifestação rica de história, ritual e identidade comunitária. A investigação de Paula 
(2021) destaca como a sonoridade dos sinos, ou “vozes brônzeas”, molda a paisagem so-
nora de cidades como Évora. Além disso, Paula (2019) analisa o “som brônzeo” na liturgia 
fúnebre da Santa Igreja Patriarcal de Lisboa, evidenciando o papel dos sinos em rituais 
sociais e religiosos, que transcendem o mero aspeto funcional, transformando-se num 
símbolo de comunhão e espiritualidade, que tece laços entre o sagrado e o quotidiano.

A investigação de Felícia (2019) sobre a Fábrica de Fundição de Sinos de Rio Tinto 
reforça a relevância histórica e cultural da prática sineira. A pesquisa sublinha a impor-
tância dos sinos enquanto objetos, mas igualmente como portadores de significados 
que se entrelaçam com a identidade local e nacional. A autora reflete sobre a ausência de 
sineiros na contemporaneidade, o que levanta questões sobre o futuro destas tradições 
sonoras, evidenciando a necessidade de uma abordagem mais integrada que considere 
tanto os aspetos tecnológicos quanto os valores socioculturais. A discussão sobre o 
toque do sino deve contemplar não apenas as suas práticas, mas também a sua valori-
zação como parte do património cultural imaterial.

No estudo de Almeida (1966) é explorada a dimensão simbólica e mágica associa-
da ao toque dos sinos, destacando-se a crença nas suas propriedades apotropaicas, ou 
seja, a capacidade de afastar o mal e proteger a comunidade. O autor argumenta que, 
historicamente, essas crenças estavam tão enraizadas que, em muitas culturas, as mu-
lheres eram impedidas de tocar os sinos, considerando-se que a sua participação pode-
ria alterar as energias associadas ao som. Tal restrição era reflexo das normas de género, 
mas também da profunda reverência pelo simbolismo que os sinos representavam na 
sua relação com o plano litúrgico.

Esta temática é também abordada por Felícia (2019), para quem as superstições 
estão presentes desde as fases iniciais de elaboração dos sinos. No momento do va-
zamento da liga no molde, a presença de mulheres não era aconselhada porque se 
acreditava que “as mulheres tinham um pacto com o diabo e, sendo o sino um instru-
mento divino, a sua presença poderia comprometer o sucesso da fundição” (Felícia, 
2019, p. 122). O toque dos sinos era visto como uma função sagrada, reservada a ho-
mens que, por sua vez, eram considerados os guardiões das tradições e rituais. Essa 
exclusão das mulheres destaca a complexidade das práticas culturais e as crenças que 
moldavam a sociedade, revelando como o som dos sinos transcende a função utilitária 
para se tornar um elemento carregado de significados profundos e de uma herança 
cultural que merece ser analisada à luz das transformações sociais contemporâneas.



Revista Lusófona de Estudos Culturais / Lusophone Journal of Cultural Studies, Vol. 13, N.º 1, 2026

5

As Vozes dos Sinos: Quando os Sinos Falavam no Nordeste Trasmontano . Manuel Duarte João Pires

2. Abordagem Metodológica

Em comunidades pequenas, onde os registos escritos são escassos ou inexisten-
tes, a recolha de testemunhos torna-se essencial para a compreensão de práticas socio-
culturais. Este artigo explora a relevância da história oral, destacando a importância des-
te método de pesquisa em contextos onde a documentação escrita é escassa ou limitada 
e os conhecimentos de cariz comunitário esvaecem-se com celeridade.

A história oral tem sido uma ferramenta crucial para a preservação de narrativas 
que refletem a vivência e as experiências das comunidades. Segundo Portelli (1991), 
mais do que documentar factos, a história oral revela as perceções e emoções dos indi-
víduos, contribuindo para uma compreensão mais rica e multidimensional do passado. 
Na perspetiva de Thompson (1978/2000), as culturas orais possuem as suas próprias 
lógicas e estruturas que não podem ser completamente capturadas através de métodos 
quantitativos ou análises textuais. Recorrendo a entrevistas e conversas informais, os 
investigadores podem obter uma visão mais profunda das práticas culturais e tradições 
que moldam a vida comunitária. Este tipo de recolha de dados assume-se também como 
uma ação de cidadania e de resistência, possibilitando que as vozes, de certa forma, 
marginalizadas pela idade avançada e distância geográfica em relação aos grandes cen-
tros urbanos sejam ouvidas e consideradas.

De acordo com Frisch (1990), a preservação dessas vozes é vital, pois veiculam 
perspetivas únicas e detalhes frequentemente negligenciados nas narrativas oficiais. À 
medida que estas pessoas envelhecem e se tornam menos acessíveis, acentua-se o ris-
co de se perderem valiosos testemunhos que ajudam a moldar a identidade cultural e 
histórica de uma comunidade. A preservação das narrativas que estas vozes partilham 
enriquece o conhecimento histórico e reforça o sentido de pertença para as gerações 
mais jovens.

Não se deve deixar de considerar que a prática da história oral não está isenta 
de desafios. A questão da subjetividade ou a possibilidade de distorção das memórias 
são aspetos relevantes, uma vez que a memória coletiva é influenciada pelos contextos 
sociais, o que significa que os relatos orais podem ser moldados por fatores como a 
identidade de grupo, as normas culturais ou pressões sociais (Boyer & Wertsch, 2012; 
Halbwachs, 1925/1992; Matos & Senna, 2011). Essa dependência do contexto pode levar 
a deturpações ou omissões nas narrativas em função das interpretações pessoais dos 
entrevistados e das expectativas do grupo em que estão inseridos. A pesquisa etnográfica 
enfatiza o elemento vivencial da experiência e tem como elemento fundamental a “con-
centração no detalhe do quotidiano enquadrando-o no todo da vida social” (Baptista, 
2009, p. 457), não procurando a verdade objetiva, mas a compreensão do significado 
dos discursos e das representações sociais e culturais, sendo particularmente adequada 
para a abordagem qualitativa de questões de cultura, estilos de vida e identidades.

As entrevistas ocorreram em agosto de 2024 na aldeia de Avelanoso, concelho de 
Vimioso, distrito de Bragança, localizada no extremo nordeste de Trás-os-Montes junto 
à raia com Espanha. O grupo de entrevistados foi composto por 10 indivíduos com mais 
de 70 anos, seis do sexo masculino e quatro do sexo feminino, que viveram os anos de 
infância e juventude na aldeia antes de migrarem para outras paragens para desenvolver 



Revista Lusófona de Estudos Culturais / Lusophone Journal of Cultural Studies, Vol. 13, N.º 1, 2026

6

As Vozes dos Sinos: Quando os Sinos Falavam no Nordeste Trasmontano . Manuel Duarte João Pires

a sua vida profissional. Talvez seja importante contextualizar que nos meses de verão, 
no interior norte de Portugal, acorrem a estas comunidades várias pessoas que dela 
são originárias, mas que habitualmente vivem noutros pontos do país e do estrangeiro, 
principalmente, em França.

A investigação teve em conta o cumprimento de princípios éticos, especialmente a 
autorização dos participantes para a recolha e tratamento de dados de forma anónima, 
em conformidade com as boas práticas científicas. A entrevista ocorreu em formato de 
mesa-redonda, o que favoreceu uma discussão inclusiva e interativa. Os entrevistados 
compartilharam as suas “informações intensivas centradas num indivíduo ou pequeno 
grupo que sem limites de tempo ou com ampla liberdade, expõe os seus pontos de vis-
ta” (Sousa & Baptista, 2000, p. 81). Apesar de alguns entrevistados se terem mostrado 
mais participativos, observou-se uma convergência ou concordância em relação aos ar-
gumentos e às informações discutidas. Durante as entrevistas, os diálogos discorreram 
em torno de três tópicos gerais: os toques e funções comunicativas dos sinos, o seu 
papel e importância na vida comunitária e as particularidades das pessoas que davam 
voz aos sinos.

Tal como defende Ritchie (1994/2003), a riqueza das experiências humanas e 
a diversidade das asserções que emergem das entrevistas orais proporcionam uma 
oportunidade única para compreender a complexidade da vida comunitária. Este es-
tudo pretende também ser uma voz de cidadania e responsabilidade na valorização e 
preservação da diversidade cultural, contribuindo para que a identidade e ancestrali-
dade das práticas do Nordeste Trasmontano não se desvaneçam por entre a espuma 
dos dias e da memória.

3. As Vozes dos Sinos no Nordeste Trasmontano

A aldeia de Avelanoso é uma povoação fronteiriça que dista sete quilómetros da 
vila espanhola de Alcañices e 14 da sede de concelho, Vimioso. A primeira referência 
documentada ocorre em 1258 nas Inquirições de D. Afonso III, tendo sido povoada e 
despovoada ao longo dos séculos devido à instabilidade nas regiões de fronteira que 
conduzia à fuga das populações, pelo que a sua população ter-se-á fixado em definiti-
vo no século XVI (Capela et al., 2007). Avelanoso fez parte do território das Terras de 
Miranda até ao século XX, o que explica não só a origem do nome da freguesia, mas tam-
bém o facto de ser um espaço com características sociolinguísticas peculiares, no qual 
o mirandês, outrora usado na aldeia, deixou marcas ainda identificáveis nos topónimos 
e nas reproduções linguísticas das suas gentes (Ferreira, 2001; Meirinhos, 2014; Pires, 
2022; Vasconcellos, 1900).

A atual Igreja Paroquial de Avelanoso ou Igreja de São Pedro foi concluída em 1739 
possuindo uma torre sineira com dois sinos em bronze, pesando entre 300 e 500kg, 
suspensos por uma armação de madeira e aço. Produzem som quando percutidos na 
base inferior por um badalo de ferro suspenso no seu interior e ligado a uma corda de 
sisal que o sineiro aciona. Os atuais sinos já não são os originais e têm como orna-
mentos ou inscrições unicamente a indicação da fundição e o ano de fabrico. Ambos 



Revista Lusófona de Estudos Culturais / Lusophone Journal of Cultural Studies, Vol. 13, N.º 1, 2026

7

As Vozes dos Sinos: Quando os Sinos Falavam no Nordeste Trasmontano . Manuel Duarte João Pires

foram produzidos na Fundição de Sinos de Braga, Serafim da Silva Jerónimo, em 1964 
e 2007. Segundo a informação disponível no sítio eletrónico, os sinos que se produzem 
na referida fundição são compostos por 78% de cobre e 22% de estanho (Jerónimo – A 
Fundição de Sinos de Braga, s. d.). Os sinos da Igreja Paroquial de Avelanoso não foram 
automatizados, embora a igreja possua desde os anos 1980 um relógio ligado a altifalan-
tes que assinala cada hora certa, as meias horas e os quartos de hora.

Segundo o contacto com os participantes, com idades compreendidas entre 71 
e 82 anos, portanto nascidos nas décadas de 1940 e 1950, identificaram-se 10 tipos de 
toques dos sinos para diversas finalidades e em variadas partes do dia. Neste estudo, 
a referência temporal, situa-se entre o final da década de 1950 e o início da década de 
1970. De seguida, enumeram-se os tipos de toque destacando-se as declarações mais 
expressivas ou ilustrativas dos entrevistados.

3.1. Toque das Avé-Marias e das Trindades

Aos primeiros alvores do dia (Avé-Marias) e quando entrava a noite (Trindades), 
tinha o objetivo de sinalizar o início e o fim do dia, regulando uma ordem cósmica que 
não tinha correspondência direta com a atual exatidão dos ponteiros do relógio ou pre-
cisão do tempo cronometrado, mas com os propósitos dos elementos da natureza que 
ditavam um novo dia ou uma nova noite. Na ausência do relógio mecânico, o tempo 
era medido pelo movimento do sol. O toque das Trindades constituía uma chamada 
não como a sirene da fábrica ou a campainha das escolas, mas uma invocação feita de 
naturais imprecisões e abrangência comunitária. A obrigação de tocar às Trindades era 
delegada no “mordomo das almas”, de nomeação anual pelo padre da aldeia, de prefe-
rência residente mais próximo da igreja, tendo a função de cumprir os toques e de tratar 
dos altares das almas na igreja, locais onde estão expostas figuras de santos. Segundo 
os entrevistados, eram dadas “sete ou oito badaladas” espaçadas por algum tempo, 
“cerca de cinco segundos”.

Tanto as Avé-Marias como as Trindades tinham exatamente o mesmo toque ou so-
noridade, assim como o toque do meio-dia que, recordam os participantes, era comum 
“mais ou menos entre o equinócio da primavera e o do outono” (António, entrevista 
pessoal, 10 de agosto, 2024) em que os dias eram maiores e fazia falta para marcar o 
tempo antes da difusão dos relógios de pulso, porque as pessoas muitas vezes “esta-
vam absorvidas nos trabalhos do campo e não reparavam ou perdiam a noção do tem-
po” (José, entrevista pessoal, 10 de agosto, 2024). É referido também que nos tempos 
das segadas dos cereais, sobretudo trigo e centeio, que era um dos trabalhos mais im-
portantes da lavoura, o toque do meio-dia servia de referência para as mulheres levarem 
o almoço aos trabalhadores.

O toque ao anoitecer (ou “à boca-noite”) marcava, para os menores de idade, a 
obrigatoriedade de estar em casa ao som da última badalada. Assim que se ouviam os 
sinos, dizia-se “estão a tocar às Trindades” e começava uma correria buliçosa de crian-
ças em direção a casa como num autêntico toque a recolher. É referido também que de 
manhã era usado o sino da direita (com um som mais alto e estridente) enquanto à noite 



Revista Lusófona de Estudos Culturais / Lusophone Journal of Cultural Studies, Vol. 13, N.º 1, 2026

8

As Vozes dos Sinos: Quando os Sinos Falavam no Nordeste Trasmontano . Manuel Duarte João Pires

era tocado o sino da esquerda (denominado “bordão”) com um som mais baixo e grave. 
O toque das Trindades é um dos toques mais rememorados pelos participantes como 
marcador de um quotidiano pretérito que musicava a medida dos seus dias de infância.

3.2. Toque para a Missa do Dia

O toque nos dias em que o padre celebrava missa por obrigação de fiéis defuntos, 
ou por outros motivos, também era um dos mais comuns. Os entrevistados contam 
que se davam entre 12 a 15 badaladas seguidas, com o sino da direita, para “chamar à 
missa”. Assim que o padre entrava na igreja tocavam-se cinco badaladas e dizia-se “já 
deram as cinco”, significando que a missa estava prestes a iniciar-se; quando o padre to-
mava posição no altar repetiam-se mais três badaladas dando-se então início à cerimó-
nia religiosa. Na “missa domingueira”, como nos outros dias, este toque era anunciador 
das cerimónias religiosas, convocando as pessoas para a igreja.

Através do toque do sino, a comunidade é lembrada da importância dos rituais 
na vida coletiva. Cada badalada carrega um peso emocional, evocando sentimentos de 
esperança, reflexão e até de saudade, especialmente quando a missa é celebrada em 
memória de fiéis defuntos. Os participantes reúnem-se não apenas para assistir à ce-
rimónia, mas para vivenciar um espaço de comunhão e espiritualidade, reforçando os 
laços comunitários e a continuidade das tradições religiosas.

3.3. Toque para a Catequese

Ocorria de tarde depois da saída da escola e durante o período letivo, desde a 
primavera — “por volta de março quando começava a fazer melhor tempo” (Manuel, 
entrevista pessoal, 10 de agosto, 2024) — até ao fim do ano escolar. Este toque ocorria 
depois da escola, pelas “três ou quatro da tarde” e era composto por uma dúzia de ba-
daladas consecutivas.

O toque para a catequese simbolizava a convocação dos jovens para a aprendi-
zagem religiosa. A igreja apresentava-se como um centro ou espaço nuclear onde as 
crianças eram doutrinadas sem que houvesse questionamento ou oposição. A vivência 
ou aceitação quotidiana da religiosidade cristã era indiscutível num tempo em que a 
comunidade tinha carências socioeconómicas profundas, mas sobejava alimento espi-
ritual fornecido pelos clérigos. Embora existam diversos registos de usos indevidos do 
toque dos sinos desde tempos remotos, referidos, por exemplo, no estudo de Sebastian 
(2008), os participantes deste estudo não recordam nenhuma situação dessa natureza.  
Os valores e ensinamentos da fé eram transmitidos de geração em geração, reforçando 
a importância da educação religiosa na formação integral dos indivíduos.

3.4. Toque para o Terço

Acontecia nos meses de maio e outubro, em particular, ao por do sol, sendo com-
posto por uma dúzia de badaladas com o sino da direita. A reza do terço estaria ligada 



Revista Lusófona de Estudos Culturais / Lusophone Journal of Cultural Studies, Vol. 13, N.º 1, 2026

9

As Vozes dos Sinos: Quando os Sinos Falavam no Nordeste Trasmontano . Manuel Duarte João Pires

ao culto mariano e às cerimónias do Rosário de Fátima no decorrer destes meses, assi-
nalando as aparições de Nossa Senhora na Cova da Iria, embora não haja certezas sobre 
o seu propósito: “os calendários eram ditados pelo padre da paróquia e o povo obedecia 
como podia. O importante era ser-se temente a Deus” (António, entrevista pessoal, 10 
de agosto, 2024). De qualquer modo, apesar da religiosidade vivida de forma incon-
testável, a reunião para o terço era um momento que evocava, sobretudo, a devoção 
e a espiritualidade das mulheres da comunidade. O sino convocava as mulheres para 
se reunirem num ritual de oração que era também um espaço de partilha, reflexão e 
fortalecimento das interações femininas. Este ritual era marcado por um “ambiente de 
serenidade” (Manuel, entrevista pessoal, 10 de agosto, 2024) onde as mulheres se reu-
niam para rezar e para se apoiar mutuamente nas suas jornadas espirituais e pessoais. 
O terço, com as suas repetições e introspeções, oferecia um tempo para o recolhimento 
por entre os afazeres da vida quotidiana. Assim, o toque do sino para o terço era uma 
convocatória para a convergência e solidariedade feminina, fortalecendo a identidade 
religiosa e comunitária.

3.5. Toque das Almas

Sucedia na época no advento, no mês de dezembro, em que as pessoas rezavam 
para a chegada de Cristo como preparação para o Natal, orando-se também por aqueles 
que já tinham partido. Este toque era composto por três badaladas dadas com ambos os 
sinos. As pessoas não se dirigiam à igreja, mas deveriam rezar no seio das suas casas, 
cuidando da união espiritual e da necessidade de preparação para a celebração do Natal.

Segundo os entrevistados, o toque das almas marcava, por norma, o fim dos se-
rões, ou seja, depois do toque das almas as pessoas reunidas ao serão iam para as suas 
casas. Recorde-se que não havia luz elétrica, o tempo era marcado pela luz solar, pelo 
que no inverno anoitecia cedo, as pessoas jantavam e depois juntavam-se para “assere-
nar”. Normalmente, iam para casa dos avós, tios ou outros familiares, mas também de 
vizinhos ou outras pessoas mais próximas. Os indivíduos ou famílias de menos recursos 
juntavam-se em casa dos mais remediados, tanto para sociabilização, quanto por uma 
questão de economia, para as famílias não estarem a “queimar lenha” (Maria, entrevis-
ta pessoal, 11 de agosto, 2024) em diferentes casas numa altura em que escasseavam 
recursos. O toque das almas acontecia pelas 21h00 ou 22h00, antes das pessoas irem 
dormir, e suscitava reflexão em torno das almas finadas preparando as almas viventes 
para a celebração do Natal. Esta sonoridade está associada a memórias que destacam a 
importância da união em tempos de escassez, evidenciando a solidariedade como aspe-
to fundamental na vivência coletiva da comunidade.

3.6. Toque a Conselho

Ocorria no início da manhã, para reunião dos homens no centro da aldeia, bem 
como respetivos animais e veículos de tração animal, previamente escalados para traba-
lhos comunitários. O toque era igual ao da missa, embora sem as séries finais de cinco e 



Revista Lusófona de Estudos Culturais / Lusophone Journal of Cultural Studies, Vol. 13, N.º 1, 2026

10

As Vozes dos Sinos: Quando os Sinos Falavam no Nordeste Trasmontano . Manuel Duarte João Pires

de três badaladas. Estes trabalhos comunitários poderiam ser o arranjo de ruas, muros, 
pontes, pontões, açudes, limpeza dos caminhos e fontes de água, etc. As funções de-
pendiam das necessidades que a aldeia tinha: por exemplo, se um temporal obstruísse 
um caminho ou derrubasse uma parede era preciso consertar essa situação. Alguns 
entrevistados recordam que a primeira rede de água canalizada de abastecimento ao 
tanque público da aldeia ainda foi executada em regime de conselho, na década de 1960. 
No adro da igreja, depois da missa de domingo, o conselho da aldeia estabelecido pelo 
regedor (equivalente ao atual presidente da junta de freguesia) comunicava as tarefas 
de que a aldeia precisava. Note-se que uma grande parte das pessoas não sabia ler, pelo 
que as mensagens tinham de ser transmitidas oralmente. Os participantes sublinham 
que até há poucos anos os presidentes da junta praticavam o hábito de comunicar men-
sagens importantes no adro da igreja, e que, esporadicamente, ainda hoje se fazem 
essas comunicações. O toque a conselho fortalecia a importância da colaboração e do 
diálogo na vida da aldeia, promovendo um sentido de comprometimento e responsabi-
lidade compartilhada entre os habitantes.

3.7. Toque a Rebate

Ambos os sinos badalavam freneticamente durante o tempo considerado neces-
sário até não ficarem dúvidas de que a mensagem era passada, indicando um estado 
de perigo ou emergência. Por norma, ocorria em casos de incêndios com proporções a 
requerer a ajuda de toda a população. O local de concentração era no centro da aldeia 
“junto ao tanque” ou chafariz. Não existiam bombeiros, tampouco meios de comuni-
cação telefónicos ou rodoviários motorizados, de modo que nessas situações “toda a 
ajuda era pouca” (Carlos, entrevista pessoal, 11 de agosto, 2024). Os participantes re-
cordam sobretudo incêndios que se aproximavam da área habitacional da aldeia, além 
de uma situação em que se tocou a rebate em defesa do interesse comum para rejeitar o 
processo de florestação, ou seja, a conversão de área agrícola em floresta de pinheiros, 
em meados da década de 1960. As pessoas juntaram-se, insurgindo-se contra um con-
junto de técnicos e operários do Ministério da Agricultura que tinham ido explicar um 
projeto de florestação que não chegou a concretizar-se, quiçá devido a essa resistência 
ou rebate da população.

O toque a rebate, além de ser um sinal de alerta, transformava o centro da aldeia 
num ponto de convergência e solidariedade. A prática de mobilização comunitária repre-
sentava um senso de responsabilidade coletiva e de bem-estar comum. Em momentos 
de crise, a comunidade unia-se na luta contra adversidades. A voz dos sinos era uma voz 
de convergência e sentido coletivo.

3.8. Toque a Finados

Ocorria quando alguém residente na aldeia ou residindo fora falecia, a pedido dos 
familiares logo após terem conhecimento do óbito. Também era tocado durante os fune-
rais, no dia de Todos os Santos e na Quinta-Feira Santa, a meio da tarde, para anunciar a 



Revista Lusófona de Estudos Culturais / Lusophone Journal of Cultural Studies, Vol. 13, N.º 1, 2026

11

As Vozes dos Sinos: Quando os Sinos Falavam no Nordeste Trasmontano . Manuel Duarte João Pires

morte de Cristo, deixando os sinos de tocar até ao Domingo de Páscoa, quando voltavam 
a soar para anunciar a ressurreição do Senhor. Durante o Tríduo Pascal, desaconselhavam-
-se igualmente matrimónios ou batismos. Ao contrário de um toque de chamamento, de 
badaladas consecutivas, o toque a finados era um sinal inequívoco de morte e lugubridade 
em que o sino da esquerda, ou bordão, dava uma badalada seca, espaçada, seguida de 
duas em uníssono em ambos os sinos, repetindo-se o processo uma dúzia de vezes. Os 
participantes comentam que este toque era tão marcante e “arrepiante” que mesmo uma 
pessoa não familiarizada com o dialeto local dos sinos identificaria um registo fúnebre. O 
toque a finados, com a sua cadência intensa e dolorosa, era uma forma de honrar a me-
mória dos que partiam, criando um ambiente lúgubre de luto e introspeção (Paula, 2017).

Os entrevistados referem que este era também conhecido como toque de “en-
cordar”, dizia-se popularmente “estão a encordar” ou “encordam”. Um dos entrevista-
dos questiona retoricamente “virá este termo das cordas que descem o caixão à cova?” 
(António, entrevista pessoal, 11 de agosto, 2024). É pertinente verificar que o vocábulo 
“encordar” parece não constar dos dicionários de língua portuguesa, mas está presen-
te no Diccionario de la Lengua Española com o sinónimo geral de “pôr cordas” e com 
a indicação de que é um vocábulo próprio das cidades de León, Palencia, Salamanca, 
Valladolid y Zamora — dicho de una campana: tocar a muerto (Diccionario de la Lengua 
Española, s. d.). As cidades referidas fazem parte da província de Castela e Leão, no 
noroeste espanhol, contíguas ao nordeste português. Esta particularidade é também 
reveladora da singularidade sociolinguística dos falares da aldeia de Avelanoso.

3.9. Toque de Tende Anubrado para Casa de Santiago

Acontecia quando se apresentavam nuvens baixas, espessas e ameaçadoras, anun-
ciado trovoadas devastadoras, sobretudo, alturas em que as trombas de água eram inde-
sejadas como na época das segadas em “fins de junho, inícios de julho” (Carlos, entre-
vista pessoal, 11 de agosto, 2024). As pessoas tinham muito receio dos “varejos” (ventos 
fortes, repentinos e remoinhados) porque podiam destruir as espigas e deitar o grão por 
terra, arruinando um ano de cultivo e um dos principais sustentos das suas gentes: “as 
pessoas tinham muito medo de que se lhes estragasse o centeio. Era aflitivo porque às 
vezes andava-se a segar e ficavam os sucos cheios de grão, o trabalho de um ano inteiro 
que se perdia, era a sensação de que ia faltar o pão” (Carlos, entrevista pessoal, 11 de 
agosto, 2024). Além da dimensão prática, os sinos possuíam uma vertente profilática 
e apotropaica como instrumentos capazes de afastar forças malignas e proteger contra 
desastres. O som do sino, ao ecoar no ar pesado antes da tempestade, funcionava como 
um ritual de invocação, buscando a proteção divina para as colheitas. As crenças e as 
práticas populares estavam interligadas com as superstições e o toque dos sinos servia 
de alerta, mas também dava amparo espiritual.

O “toque de tende anubrado” não era apenas um aviso sobre o tempo, mas um 
símbolo da resistência e da fé dos povos, um testemunho da luta diária contra as incer-
tezas da natureza e da busca constante por proteção e prosperidade. Uma sonoridade 
que retumbava o sagrado e profano, a ciência e a superstição, o medo e a esperança.



Revista Lusófona de Estudos Culturais / Lusophone Journal of Cultural Studies, Vol. 13, N.º 1, 2026

12

As Vozes dos Sinos: Quando os Sinos Falavam no Nordeste Trasmontano . Manuel Duarte João Pires

Este toque é mais difícil de elucidar por palavras: tocavam-se ambos os sinos de 
uma forma imperativa formando uma melodia ritmada que parecia dizer “tende anu-
brado para casa de Santiago”. Era esta a frase, uma espécie de mantra, que as pessoas 
repetiam durante este toque dos sinos. É considerado um toque diferente, “com uma 
cadência própria como se fosse para dispersar as gotículas de água” (Carlos, entrevista 
pessoal, 11 de agosto, 2024). Por alguma razão de índole física, sugestiva ou supersticio-
sa afirmam que “resultava muitas vezes” (José, entrevista pessoal, 11 de agosto, 2024), 
dispersando as nuvens indesejadas.

Atente-se também que Avelanoso fez, no passado, parte das denominadas Terras 
de Miranda e que é hoje uma aldeia limítrofe do território geográfico da língua mirande-
sa com bastantes similaridades culturais e sociolinguísticas. Por exemplo, o vocábulo 
“anubrado” faz parte do mirandês e não do português, correspondendo a um caso de 
rotacismo (substituição do som [l] por [r]) muito próprio da língua mirandesa (Ferreira, 
2001; Pires, 2022).

Não se descortina o motivo da referência a Santiago, uma vez que é mais comum 
associar Santa Bárbara à proteção contra as tempestades; talvez a expressão tenha uma 
origem onomatopeica motivada pelo som do sino. No entanto, foi encontrada uma re-
ferência a este toque específico retirada de uma crónica da “Fuolha Mirandesa” (uma 
secção do semanário Jornal do Nordeste, de Bragança) que relata em língua mirandesa 
as vivências de um dia de segada nas terras de Miranda. O excerto que aqui apresenta-
mos refere-se ao bulício que o prenúncio de tempestade causava quando decorriam os 
trabalhos nas eiras de retirar o grão:

são desse tempo outras memórias um tanto ou quanto únicas: o alvoroço 
do povo quando nuvens escuras apareciam no céu anunciando temporal de 
verão. “Todos às eiras”, vozes fortes que acorriam ao lugar, os sinos tocando 
o “Tende anubrado”, e, como sempre, lá estavam as mulheres para acudir 
às custosas situações da vida. A limpeza da parva era o fim da colheita e do 
ciclo do trigo, em grão, agora ensacado, sendo por vias disso, um dia de 
festa na ruralidade daquelas casas de campo. (Esteves, 2023, p. 21)

Contrariamente ao objetivo de afastar as nuvens, também se tocava para as no-
venas, rezas dirigidas pelo padre, em que se rogava a São Pedro para pedir chuva em 
períodos de seca extrema, “normalmente em abril ou maio” para as plantas crescerem 
saudavelmente. Consistiam em nove dias de orações, com rogos a santos e santidades, 
sendo realizadas dentro da igreja, mas também fora, pois “às vezes saía-se da igreja e ia-
-se às searas para continuar as orações” (Maria, entrevista pessoal, 11 de agosto, 2024), 
a fim de que se intercedesse pela vinda de chuva naqueles locais.

Os entrevistados recordam que em algumas situações também se convocavam 
orações, “uma espécie de novenas” (Maria, entrevista pessoal, 11 de agosto, 2024), 
para parar de chover, sobretudo no inverno, porque as aldeias ficavam com imensa 
lama e as pessoas, os animais e os carros de bois enterravam-se nos caminhos. Às 
vezes tinham que se juntar vários homens para desenterrar os animais que ficavam 



Revista Lusófona de Estudos Culturais / Lusophone Journal of Cultural Studies, Vol. 13, N.º 1, 2026

13

As Vozes dos Sinos: Quando os Sinos Falavam no Nordeste Trasmontano . Manuel Duarte João Pires

presos na lama. A aldeia não era pavimentada, o calçado não era o mais apropriado e 
muitos dias seguidos de chuva tornavam as ruas quase impossíveis de circular.

3.10. Repicar ou Repiquete

Este era o toque mais efusivo e entusiástico reservado para ocasiões festivas como 
as procissões, batizados, crismas, primeiras comunhões e demais dias de festa. Também 
ocorria à meia-noite de sábado de aleluia a anunciar a ressurreição de Cristo após o si-
lêncio do Tríduo Pascal, o único período do calendário litúrgico em que se suprime de 
um modo generalizado o tanger dos sinos. No sentido metafórico quando alguém faz 
um ato destacável ainda se pode dizer localmente “merece um repiquete” no sentido 
de “merece uma salva de palmas”. Este era um toque de maior complexidade e beleza 
sonora pelo que eram poucos os repicadores que dominavam a arte de bem repicar, 
extraindo as sonoridades mais melodiosas na combinação dos dois sinos. Os entrevis-
tados referem que havia uma melodia chamada “molinera”, que lembrava o som desta 
palavra (molinera, molinera, molinera) e que muito poucos a sabiam executar. A refe-
rência a este repiquete denominado “molinera” também ocorre nas contíguas terras de 
Zamora (Llop i Bayo & Álvaro, 1990) e demais comunidades da província espanhola de 
Castela e Leão, existindo vários vídeos na internet, como o de Parroquia Peque (2020), 
que demonstram a execução deste repiquete do lado espanhol.

A prática de repicar os sinos, com a sua complexidade sonora, era sinónimo de 
celebração comunitária. A “molinera” ainda se pode ouvir nas procissões dos dias de 
festas, embora, afirmam, “já ninguém a saiba executar tão bem” (António, entrevista 
pessoal, 11 de agosto, 2024).

Além destes dez tipos de toque descritos, os sinos das outras aldeias também se 
podiam ouvir em algumas circunstâncias, dando a conhecer informações ou sinais me-
teorológicos. Quando se ouviam os sinos das aldeias circundantes, indicavam um deter-
minado estado de tempo que era reconhecido. Por exemplo, quando se andava no termo 
(área da aldeia que circundava o núcleo habitacional), podiam ouvir-se os sinos de outras 
povoações vizinhas: quando se ouviam os sinos da aldeia de Serapicos era sinal de chuva 
porque quase toda a chuva que cai em Avelanoso é “trazida pelos ventos de sudoeste” 
(João, entrevista pessoal, 11 de agosto, 2024). Se por seu turno se ouvissem os sinos de 
Alcañices, era sinónimo dos inóspitos “ventos de Burgos” (cidade situada perto da cordi-
lheira cantábrica), ou seja, ventos fortes, gelados e secos que traziam a “neve cisqueira” 
no inverno (uma neve muito fininha) e que na primavera queimava as plantas com a 
geada. Quando se andava no termo e se ouviam os sinos de Vilariño Tras la Sierra, outra 
localidade espanhola, normalmente era sinónimo de trovoadas de final de verão.

As vozes dos sinos funcionavam como um sistema de comunicação e informação 
em discurso direto, mas também indireto, divulgando conhecimentos em interação 
com os vários elementos da natureza. Esta sabedoria e simbiose comunitária declina 
hoje em dia fruto da desertificação humana dos espaços do interior português. Já são 
parcos os ouvidos capazes de ler ou perscrutar as diversas vozes dos sinos e ainda me-
nos as mãos que os saibam pôr a falar.



Revista Lusófona de Estudos Culturais / Lusophone Journal of Cultural Studies, Vol. 13, N.º 1, 2026

14

As Vozes dos Sinos: Quando os Sinos Falavam no Nordeste Trasmontano . Manuel Duarte João Pires

4. As Mãos que Faziam os Sinos Falar

Esta parte do estudo dedica-se aos homens e mulheres que tinham o labor e a 
arte de fazer as vozes dos sinos falarem, bem como a algumas particularidades relacio-
nadas com alguns tipos de toques dos sinos. Relativamente aos toques de “Avé-Maria” 
e de “Trindades” — que assinalavam o início e o fim do dia, respetivamente, e que, se-
gundo os entrevistados, tinham exatamente o mesmo toque ou sonoridade — revela-
-se que normalmente eram nomeados homens para a referida função de “guardião das 
almas”, não por motivos de discriminação de género, mas porque entrar numa igreja 
escura à noite requeria uma grande dose de coragem que nem toda a gente possuía. 
Lembre-se que não havia luz elétrica, era necessário entrar na igreja, aceder às escadas 
do campanário e subir à torre no meio do completo breu, entrecortado apenas pelo 
brilho ténue e mortiço de um lampadário de pavio muito fino continuamente situado 
no centro da igreja ou pela candeia de azeite que às vezes o tocador transportava.

Nas entrevistas comenta-se que, além da torre sineira estar defronte do cemité-
rio, a entrada na igreja à noite não era para todas as almas. Os informantes relembram 
que “antes do 25 de abril as missas eram sinistras” (António, entrevista pessoal, 10 de 
agosto, 2024), com os padres sempre a atemorizarem com o terror dos pecados e as 
trevas do inferno. Nesse tempo era comum irem pelas aldeias os “pregadores” (padres 
mandados pelo bispo de Bragança que percorriam as aldeias) e que tinham uma retó-
rica que aterrorizava as pessoas, pondo-as a chorar com as suas narrações lúgubres 
e ameaçadoras. Até se dizia que “o pregador que não põe o povo a chorar não é bom 
pregador” (António, entrevista pessoal, 10 de agosto, 2024). As missas eram ditas em 
latim, e só após o Concílio Vaticano II (1962–1965) é que se permitiu que a missa fos-
se nos idiomas vernáculos, mas na prática “muitos padres eram contra essa medida” 
pelo que a sua aplicação prática neste meio se deu uns anos mais tarde. Devido a essa 
visão sombria de “temor a Deus” que os padres tenebrosamente apregoavam nas ceri-
mónias religiosas, após cair a noite, a igreja — paredes meias com o cemitério — era 
um espaço tétrico ao qual muitas pessoas recusavam aceder.

Ao raiar do dia havia mais flexibilidade, porque, além dos mordomos das almas, 
era corrente as respetivas esposas tocarem às Trindades. É descrito que a missão de 
tocar aos sinos era atribuída sempre aos homens, mas que havia alguns que por esta-
rem mais ocupados com outros afazeres ou, pelo contrário, por serem menos lestos 
ou ativos, delegavam a tarefa nas respetivas esposas. Se a literatura nos diz que por 
questões apotropaicas, para afastar o mal, as mulheres estavam vedadas de tocar os 
sinos (Almeida, 1966; Felícia, 2019, Sebastian, 2008), até onde esta investigação pôde 
apurar, tal intransigência não acontecia na aldeia de Avelanoso. Havia, inclusive, mu-
lheres que tocavam para a missa de domingo. Normalmente era a irmã do padre — 
que na época vivia na povoação e tinha à sua responsabilidade apenas duas aldeias 
— que desempenhava esta tarefa, mas também outras mulheres mais dadas à devoção 
e ao entorno da igreja. A condição feminina era marcada por um papel fundamental, 
embora frequentemente subalterno, nas práticas religiosas e comunitárias. As mu-
lheres eram responsáveis por manter viva a tradição de tocar as Trindades, servindo 
como ponte entre a espiritualidade e o quotidiano dos fiéis. Esse envolvimento refletia 



Revista Lusófona de Estudos Culturais / Lusophone Journal of Cultural Studies, Vol. 13, N.º 1, 2026

15

As Vozes dos Sinos: Quando os Sinos Falavam no Nordeste Trasmontano . Manuel Duarte João Pires

a devoção das mulheres, mas também a influência dentro de uma comunidade onde 
se seguiam com severidade e anuência os preceitos cristãos.

O toque mais apreciado, e para o qual havia mais mãos a competir, era o repiquete. 
Não havia uma escola de repicadores, “aprendia-se naturalmente como se aprendiam as 
outras coisas” (José, entrevista pessoal, 11 de agosto, 2024), de forma autónoma e por 
ver os outros fazer, tal como os labores do campo. Nessas aprendizagens autónomas, 
havia sempre pessoas que de destacavam pela sua habilidade para melhor repicar. São 
referidos alguns nomes de famosos repicadores locais desses tempos antigos como “o 
tio António Correio, o tio Pedreiro, tio Facilas (o que fazia melhor a “molinera”) ou o tio 
Zé Rabiola” (Francisco, entrevista pessoal, 11 de agosto, 2024). As pessoas reconheciam 
o repicador pela sonoridade dos sinos, pois cada um tinha a sua forma de tocar os sinos. 
Nas procissões era comum ir mais do que um repicador para o campanário porque eram 
necessários dois ou três homens revezarem-se, dado que as procissões eram muito lon-
gas nessa época porque vivia muito mais gente na aldeia e os habitantes faziam questão 
que passasse pelas suas casas. Às vezes fazia-se o repiquete na missa de domingo e 
quando acabava a missa havia outro repiquete que era sinal de casamento ou batizado 
porque antigamente havia muitas crianças na aldeia. O ato de repicar normalmente en-
volvia mais do que uma pessoa a subir ao sino para tocar ou até para aprender a arte.

O repicador mais destacado do povo era António Galhardo, da faixa etária dos en-
trevistados, famoso pela sua enérgica “molinera” à qual “fazia variações em que além 
do repique com as duas cordas, alternava com badaladas fortes que eram uma espécie 
de refrão” (Francisco, entrevista pessoal, 11 de agosto, 2024). Devido a essas variações, 
a sua “molinera” não se tornava monótona com o passar do tempo. Descreve-se que 
este repicador não fazia pausas na sua melodia, mas inseria as badaladas mais fortes 
no meio do repicar contínuo da “molinera”, introduzindo variações que produziam uma 
sonoridade que ninguém conseguia igualar. Este repicador, pela originalidade do seu to-
car, era inclusivamente convidado para ir a outras aldeias repicar em dias festivos como 
São Martinho de Angueira e, sobretudo nas festas de Nossa Senhora do Naso, aldeia de 
Póvoa (ou Pruoba), a maior romaria do planalto mirandês. É com algum lamento que se 
refere que este repicador não tem posto a sua arte em prática para dar voz aos sinos e 
não transmitiu os seus conhecimentos sineiros (ou ninguém os quis aprender) pelo que 
atualmente já ninguém sobressai como repicador. A transmissão de conhecimento seria 
para a execução de uma prática que (esporadicamente) ainda ocorre, anualmente em 
agosto, nas procissões inseridas no programa de festas dos emigrantes. A desertificação 
humana do interior, o afastamento em relação aos valores e imposições cristãs e o desen-
volvimento de soluções automatizadas de toque dos sinos conduzem ao desuso destas 
formas de comunicação, que outrora uniam as pessoas e estruturavam a vida comunitá-
ria, tornando também a figura do repicador cada vez mais rara e esquecida.

A sonoridade ressoante dos sinos era uma parte intrínseca da paisagem sonora de 
muitas aldeias portuguesas, especialmente nas regiões rurais, onde as práticas e tradi-
ções orais eram frequentemente as únicas formas de transmissão de conhecimento e 
cultura (Correia, 2005/2012). A perda destas competências é um lamento que esconde 
um apelo à revitalização dos sons que ainda podem ressoar nestas comunidades.



Revista Lusófona de Estudos Culturais / Lusophone Journal of Cultural Studies, Vol. 13, N.º 1, 2026

16

As Vozes dos Sinos: Quando os Sinos Falavam no Nordeste Trasmontano . Manuel Duarte João Pires

5. Conclusão

Atualmente os sinos de Avelanoso assinalam as horas por programação automá-
tica de acordo com o relógio da torre da igreja. O ponteiro das horas ativa um mecanis-
mo que, por sua vez, aciona a corda que está presa ao badalo e este vai percutir o sino 
de acordo com o temporizador. Hoje os sinos falam desta forma impessoal, monótona 
e inexpressiva sem os propósitos ou emoções de outrora. Apenas a espaços são acor-
dados do seu entorpecimento por mãos já desgastadas para aludirem às envelhecidas 
missas de domingo ou aos dias dedicados a festas de emigrantes. Já nem a finados 
se toca para honrar quem partiu deste mundo. Os sinos já não dobram por ninguém.

O toque dos sinos constitui um património imaterial e cultural em desvaneci-
mento que requer estudo e preservação, à imagem do que tem acontecido do outro 
lado do Atlântico com iniciativas que envolvem a memória e as novas tecnologias di-
gitais (Lemos & Gosciola, 2022; Silveira, 2018).

Numa era marcada pela tecnologia e pela facilidade de aceder a informação, é 
paradoxal que muitos aspetos do património relacionado com o quotidiano português 
das últimas décadas estejam em risco de desaparecer sob o nosso impassivo olhar. 
Num tempo de assimilações, aculturações e referências socioculturais globalizadas e 
amalgamadas urge não deixar esvaecer os elementos que compõem a identidade das 
nossas comunidades e das pessoas que lhes dão corpo. O estudo destas experiências 
fornece uma oportunidade de redimensionar a forma como vemos e entendemos os 
conceitos de envelhecimento e interioridade, combatendo o peso da periferia e da 
exclusão, e promovendo um reconhecimento mais profundo do seu valor intrínseco 
dentro da diversidade cultural do país.

Referências

Albuquerque, F., & Sá, T. (2021). O soar dos sinos e seus sineiros: Patrimônio imaterial em Diamantina/MG. 
Turismo, Sociedade & Território, 3(1), e26961.

Almeida, C. A. (1966). O carácter mágico do toque das campainha: Apotropaicidade do som. Revista de 
Etnografia, VI–2(12), 339–370.

Alsina, R. (1999). La comunicación intercultural. Antropos.

Baptista, M. (2009). Estudos culturais: O quê e o como da investigação. Carnets, Revue Électronique d’Études 
Françaises, 1(Spécial), 451–461. https://doi.org/10.4000/carnets.4382

Boyer, P., & Wertsch, J. (2012). Memory in mind and culture. Cambridge University Press. (Trabalho original 
publicado em 2009). https://doi.org/10.1017/CBO9780511626999

Capela, J., Borralheiro, R., Matos, H., & Oliveira, C.  (2007). As freguesias do distrito de Bragança nas memórias 
paroquiais de 1758: Memórias, história e património.

Carvalho, F. dos P. (2021). Paisagens sonoras: O toque dos sinos na era digital. [Dissertação de mestrado, 
Universidade Federal de São João del-Rei].

Correia, M. (2012). Toques de sinos das Terras de Miranda (2.ª ed.). Âncora Editora. (Trabalho original 
publicado em 2005)

https://doi.org/10.1017/CBO9780511626999


Revista Lusófona de Estudos Culturais / Lusophone Journal of Cultural Studies, Vol. 13, N.º 1, 2026

17

As Vozes dos Sinos: Quando os Sinos Falavam no Nordeste Trasmontano . Manuel Duarte João Pires

Cruz, L. (2018, 23 de outubro). Conheça influência africana na linguagem dos 
sinos em São João del-Rei. Portal Geledés. https://www.geledes.org.br/
conheca-influencia-africana-na-linguagem-dos-sinos-em-sao-joao-del-rei/

Diccionario de la Lengua Española. (s. d.). Encordar. Retirado em 13 de junho de 2025, de https://dle.rae.es/
encordar

Dumont, P. S. (2021, 16 de novembro). 40 sons de sinos: Projeto imortaliza 
história de Minas. Hoje em Dia. https://www.hojeemdia.com.br/
horizontes/40-sons-de-sinos-projeto-imortaliza-hist%C3%B3ria-de-minas-1.304875

Esteves, C. (2023, 01 de agosto). Nas eiras. Jornal do Nordeste, 19–20.

Felícia, D. (2019). De campanis fundentis: A Fábrica de Fundição de Sinos de Rio Tinto. [Relatório de Estágio, 
Universidade do Porto]. Repositório Aberto. https://repositorio-aberto.up.pt/handle/10216/121685

Ferreira, M. B. (2001). A situação actual da língua mirandesa e o problema da delimitação histórica dos 
dialectos asturo-leoneses em Portugal. Revista de Filologia Românica, (18), 117–136.

Frisch, M. (1990). A shared authority: History and memory in the two worlds of the American West. State 
University of New York Press.

Galante, R. (2023). “Essa gunga veio de lá!”: Sinos e sineiros na África Centro-Ocidental e no Brasil centro-
africano [Tese de doutoramento, Universidade de São Paulo]. Biblioteca Digital USP. https://doi.
org/10.11606/T.8.2023.tde-23052023-132320

Gomes, A. L. de A. (2017). O toque dos sinos em Minas Gerais: Materialidades e práticas sociais. Museologia 
& Interdisciplinaridade, 6(11), 84–94. https://doi.org/10.26512/museologia.v6i11.17742

Gonçalves, A. P., Diogo, A., Duarte, J., & Santos, M. P. (2015). Tradição sineira: Entre o tangível e o 
intangível [Exposição online]. Google Arts & Culture. https://artsandculture.google.com/exhibit/
tradi%C3%A7%C3%A3o-sineira/KwKCYEjpvgIiLA?hl=pt-BR

Halbwachs, M. (1992). On collective memory (L. A. Coser, Trad.). University of Chicago Press. (Trabalho 
original publicado em 1925)

Jerónimo – A Fundição de Sinos de Braga. (s. d.). O processo de fabrico dos sinos. Retirado em 27 de junho de 
2025, de https://www.jeronimobraga.com/processo-fabrico-dos-sinos/

Le Goff, J. (1984). A civilização do Ocidente medieval (Vol. II, M. Ruas, Trad.). Estampa. (Trabalho original 
publicado em 1964)

Lemos, U., & Gosciola, V. (2022). Ecos do passado: O sino e o sineiro como símbolos da história 
do mundo e como patrimônios culturais brasileiros. Iluminuras, 23(60), 93–103. https://doi.
org/10.22456/1984-1191.117686

Llop i Bayo, F., & Álvaro, M. (1990). Campanas y campaneros. Centro de Cultura Tradicional Diputación de 
Salamanca. (Trabalho original publicado em 1986)

Machado, J. B. (2010). A linguagem do toque dos sinos de São João del-Rei. São João del-Rei, Tiradentes e Ouro 
Preto Transparentes. https://saojoaodelreitransparente.com.br/works/view/1224

Matos, J., & Senna, A. (2011). História oral como fonte: Problemas e métodos. Historiæ, 2(1), 95–108.

https://www.geledes.org.br/conheca-influencia-africana-na-linguagem-dos-sinos-em-sao-joao-del-rei/
https://www.geledes.org.br/conheca-influencia-africana-na-linguagem-dos-sinos-em-sao-joao-del-rei/
https://dle.rae.es/encordar
https://dle.rae.es/encordar
https://www.hojeemdia.com.br/horizontes/40-sons-de-sinos-projeto-imortaliza-hist%C3%B3ria-de-minas-1.304875
https://www.hojeemdia.com.br/horizontes/40-sons-de-sinos-projeto-imortaliza-hist%C3%B3ria-de-minas-1.304875
https://repositorio-aberto.up.pt/handle/10216/121685
https://doi.org/10.11606/T.8.2023.tde-23052023-132320
https://doi.org/10.11606/T.8.2023.tde-23052023-132320
https://doi.org/10.26512/museologia.v6i11.17742

https://artsandculture.google.com/exhibit/tradi%C3%A7%C3%A3o-sineira/KwKCYEjpvgIiLA?hl=pt-BR
https://artsandculture.google.com/exhibit/tradi%C3%A7%C3%A3o-sineira/KwKCYEjpvgIiLA?hl=pt-BR
https://www.jeronimobraga.com/processo-fabrico-dos-sinos/
https://doi.org/10.22456/1984-1191.117686
https://doi.org/10.22456/1984-1191.117686
https://saojoaodelreitransparente.com.br/works/view/1224


Revista Lusófona de Estudos Culturais / Lusophone Journal of Cultural Studies, Vol. 13, N.º 1, 2026

18

As Vozes dos Sinos: Quando os Sinos Falavam no Nordeste Trasmontano . Manuel Duarte João Pires

Meirinhos, L. M. (2014). A evolução da Terra de Miranda: Um estudo com base nos sistemas de informação 
geográfica [Dissertação de mestrado, Universidade do Porto]. Repositório Institucional Aberto. https://
hdl.handle.net/10216/78276

Parafita, A. (2012, 25 de outubro). A etnografia dos sinos: Um poderoso meio de comunicação que se vai 
perdendo. Dar a Palavra. https://darapalavra.blogspot.com/2012/10/a-etnografia-dos-sinos-um-
poderoso-meio.html

Parroquia Peque. (2020, 04 de março). Repique de campanas Peque (Zamora) – Repique la molinera [Vídeo]. 
Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=fVgUzMYqiFE

Paula, R. T. de. (2017). Os sons da morte: Estudo sobre a sonoridade ritual e o cerimonial fúnebre por D. Maria I, 
no Brasil e em Portugal (1816–1822) [Tese de doutoramento, Universidade Nova de Lisboa]. Repositório 
Universidade Nova. https://run.unl.pt/handle/10362/28839

Paula, R. T. (2019). O «som brônzeo» da morte: Poder e liturgia fúnebre a partir da torre sineira da Santa 
Igreja Patriarcal de Lisboa (1730–69). Revista Portuguesa de Musicologia, 5(1), 93–116.

Paula, R. T. (2021). Vozes «brônzeas» na paisagem sonora eborense. In A. F. Conde, V. de Sá, & R. T. de Paula 
(Eds.), Paisagens sonoras históricas. Anatomia dos sons nas cidades (pp. 1–37). CIDEHUS. https://doi.
org/10.4000/books.cidehus.16834

Pinto, D. (2020). As vozes do milagre: O toque dos sinos no imaginário colectivo. In E. Lessa, P. Moreira, 
& R. T. de Paula (Eds.), Ouvir e escrever paisagens sonoras: Abordagens teóricas e (multi)disciplinares (pp. 
199–216). Universidade do Minho/Centro de Estudos Humanísticos.

Pires, M. D. J. (2022). Português de expressão mirandesa: Contiguidade na aldeia de Avelanoso. Lletres 
Asturianes, 127, 34–54. https://doi.org/10.17811/llaa.127.2022.34-54

Portelli, A. (1991). The death of Luigi Trastulli and other stories: Form and meaning in oral history. State 
University of New York Press.

Rayel, R. (2016). A linguagem dos sinos em Diamantina (MG): Rotas turísticas na paisagem sonora [Tese de 
doutoramento, Universidade Estadual Paulista]. Repositório Institucional Unesp. http://hdl.handle.
net/11449/147053

Ritchie, D. A. (2003). Doing oral history (2.ª ed.). Oxford University Press. (Trabalho original publicado em 
1994).

Sebastian, L. (2008). História da fundição sineira em Portugal. Trajectos da História. Câmara Municipal de 
Coruche.

Silveira, L. (2018, 21 de junho). São João Del-Rei: Da linguagem dos sinos à internet. Diocese de São João del-
Rei. https://diocesedesaojoaodelrei.com.br/sao-joao-del-rei-da-linguagem-dos-sinos-internet/

Sousa, M., & Baptista, C. (2012). Como fazer investigação, dissertações, teses e relatórios – Segundo Bolonha (3.ª 
ed.). Edições Lidel.

Taras, Y. (2021). Bells towers, bells and the ringing of church bells in folk culture of Pokuttia. The Ethnology 
Notebooks, 3(159), 507–523. https://doi.org/10.15407/nz2021.03.507

Thompson, P. (2000). The voice of the past: Oral history (3.ª ed.). Oxford University Press. (Trabalho original 
publicado em 1978)

Vasconcellos, J. L. de. (1900). Estudos de philologia mirandesa (Vol. I). Imprensa Nacional.

https://hdl.handle.net/10216/78276
https://hdl.handle.net/10216/78276
https://darapalavra.blogspot.com/2012/10/a-etnografia-dos-sinos-um-poderoso-meio.html
https://darapalavra.blogspot.com/2012/10/a-etnografia-dos-sinos-um-poderoso-meio.html
https://www.youtube.com/watch?v=fVgUzMYqiFE
https://run.unl.pt/handle/10362/28839
https://doi.org/10.4000/books.cidehus.16834
https://doi.org/10.4000/books.cidehus.16834
https://doi.org/10.17811/llaa.127.2022.34-54
http://hdl.handle.net/11449/147053
http://hdl.handle.net/11449/147053
https://diocesedesaojoaodelrei.com.br/sao-joao-del-rei-da-linguagem-dos-sinos-internet/
https://doi.org/10.15407/nz2021.03.507


Revista Lusófona de Estudos Culturais / Lusophone Journal of Cultural Studies, Vol. 13, N.º 1, 2026

19

As Vozes dos Sinos: Quando os Sinos Falavam no Nordeste Trasmontano . Manuel Duarte João Pires

Vieira, Y. H. (2022). “Ring them bells”: Instrumentos musicais e tecnologia numa fábrica de sinos e relógios de 
torre em Portugal [Dissertação de mestrado, Universidade Nova de Lisboa]. Repositório da Universidade 
Nova. https://run.unl.pt/handle/10362/155868

Vögele, W. (2023). Sound and silence: Ringing of the bells in the period of reformation. Carillon and Bell 
Culture in the Low Countries, 2(1), 73–86. https://doi.org/10.5117/BKL2023.1.003.VOGE

Nota Biográfica

Manuel Duarte João Pires é doutorado em Português como Língua Estrangeira / 
Segunda Língua pela Universidade de Lisboa (2022), além de possuir um mestrado (2014) 
e uma licenciatura (2007) em Português como Língua Estrangeira / Segunda Língua pela 
mesma universidade. Atualmente, é professor na Universidade Politécnica de Macau e 
coordenador da licenciatura em Português. Anteriormente, foi professor na Universidade 
Sun Yat-sen, em Cantão, China. A sua investigação inclui dezenas de artigos em revistas 
científicas internacionais nas áreas de estudos portugueses, estudos culturais ou ensino 
de línguas. O autor é membro da Associação Americana de Professores de Português. 
Em 2024, foi distinguido com o Prémio Fernão Mendes Pinto 2023, em reconhecimento 
da qualidade do seu trabalho académico na área da língua portuguesa. O prémio é atri-
buído pela Associação de Universidades de Língua Portuguesa e pela Comunidade dos 
Países de Língua Portuguesa, com o objetivo de reconhecer trabalhos académicos que 
contribuam para a promoção da língua portuguesa.

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1242-5319
Email: manueljp@mpu.edu.mo
Morada: Universidade Politécnica de Macau, Rua de Luís Gonzaga Gomes, 

Macau, China

Submetido: 07/07/2025 | Aceite: 01/09/2025

Este trabalho encontra-se publicado com a Licença Internacional Creative Commons Atribui-
ção 4.0.

https://run.unl.pt/handle/10362/155868
https://doi.org/10.5117/BKL2023.1.003.VOGE
https://orcid.org/0000-0002-1242-5319
manueljp@mpu.edu.mo

